COURS DE RELIGION ET INITIATION SPIRITUELLE
Enjeu d’un débat actuel

Bernard DESCOULEURS
Conférence a I’université de Louvain la Neuve
le 9 novembre 2006

Cet article paraitra en 2007 dans le livre :

ENSEIGNEMENT DE LA RELIGION ET EXPERIENCE SPIRITUELLE
sous la direction d'Arnaud JOIN-LAMBERT.
Bruxelles : Lumen vitae, 2007 (Collection Hauban 2).

Les autres aticles de cet ouvrage :

- Rendre le christianisme désirable. Un défi pour I’enseignement religieux
par André Fossion, de I'Institut Lumen Vitae

- Fonder la vie entre source et horizon. Une conception herméneutico-communicative
de I’éducation religieuse
par Didier Pollefeyt , de I'Université de Leuven

- La prise en compte du pluralisme religieux au cours de religion catholique en
Belgique francophone. Constats, analyse et propositions
par Henri Derroitte, de I'Université Catholique de Louvain

- Expérience de la foi chrétienne et cours de religion
par Arnaud Join-Lambert et Vincent Faber, de I'Université Catholique de Louvain

Un contexte particulier de « cours de religion »

La situation des cours de religion en Europe n’est pas homogeéne et leurs statuts particuliers différent souvent d’un
Etat a un autre. Ces cours sont souvent organisés par confessions et regroupent les éléves d’une méme confession.
Dans certains Etats ces cours sont obligatoires pour tous les éleves, dans d’autres ils sont facultatifs, des cours
d’éthique étant organisés pour ceux qui n’adhérent a aucune confession.

La réflexion que je vous propose s’appuiera sur mon expérience dans I’Enseignement catholique francais qui a
opté — en plus des propositions pastorales et catéchétiques a destination des éléves qui y adhérent librement- pour
un enseignement du fait religieux dispensé a tous les éleves a travers I’enseignement des disciplines scolaires. Cet
enseignement du fait religieux est en conséquence non confessionnel, laique, et essentiellement culturel, il est
traité a I’égal du fait artistique ou du fait scientifique.

L’Enseignement catholique francais, partenaire du service public d’éducation, a obligation d’accueillir tous les
éléves, quelles que soient leurs options religieuses ou philosophiques, du fait de son contrat d’association avec
I’Etat depuis la loi Debré de 1959. Il en résulte une obligation de respect de la laicité tout en maintenant
rigoureusement son « caractere propre » d’enseignement catholique : I’inspiration évangélique du projet éducatif.
La laicité de I’Etat a été reconnue par I’épiscopat francais depuis 1945. La Constitution de la 4° République
élaborée a la Libération stipulait, pour la premiere fois de son histoire : « La France est une République laique ».
L’Assemblée des cardinaux et archevéques reconnut alors dans une Déclaration officielle que cette laicité de I’Etat
était « pleinement conforme a la doctrine de I’Eglise ». Aprés avoir condamné le laicisme, ils justifiaient leur
position en précisant : « La laicité de I’Etat peut aussi étre entendue en ce sens que, dans un pays divisé de
croyances, I’Etat doit laisser chaque citoyen pratiquer librement sa religion... L’Eglise qui veut que I’acte de foi
soit fait librement, sans étre imposé par aucune contrainte extérieure, prend acte du fait de la division des
croyances. »

Le rapport de Régis Debray, réalisé en 2002 a la demande de Jacques Lang alors ministre de I’Education
Nationale, a fortement souligné la nécessité de la prise en compte du fait religieux, selon ses différentes

Bernard DESCOULEURS : Cours de religion et initiation spirituelle, in : A Join-Lambert, dir : Enseignement de la religion et expérience spirituelle. 2007



composantes, dans I’enseignement, face aux dangers du fondamentalisme et du fanatisme : « La relégation du fait
religieux hors des enceintes de la transmission rationnelle et publiquement contrélée des connaissances, favorise la
pathologie du terrain au lieu de I’assainir.» Il recommandait en conséquence de passer «d’une laicité
d’incompétence (le religieux, par construction ne nous regarde pas) a une laicité d’intelligence (il est de notre
devoir de le comprendre) ».!

Le pluralisme ethnique, culturel et religieux de la société francaise impose a I’école de nouvelles obligations pour
I’éducation au vivre ensemble.

Le secrétaire général de I’Enseignement catholique, Paul Malartre, a pris acte de ces orientations :

« Le rapport de Régis Debray, intitulé L’enseignement du fait religieux dans I’école laique, marque une étape
importante dans la prise en compte par notre République de I’importance culturelle de la démarche religieuse.
Nous espérons gqu’il contribuera & gommer le clivage anachronique entre laicité et religion.

L’enseignement catholique y touve une raison supplémentaire de poursuivre et d’amplifier la prise de conscience
de la nécessité d’intégrer le fait religieux, non pas dans une discipline a part, mais au cceur de I’enseignement lui-
méme...

En effet, en méme temps que la dimension religieuse de toute culture doit étre révélée a tous les éleves, la
specificité du projet de I’enseignement catholique I’invite a éviter tout relativisme ; il ne s’agit pas pour nous de
proposer une sorte de « libre-service des religions », mais de relier, parce qu’elles sont complémentaires, une
connaissance des religions, non pas seulement pour elle-méme mais comme itinéraire d’intériorité, et une
proposition explicite de Jésus-Christ et de son Evangile. »

C’est ce cadre institutionnel de I’enseignement culturel du fait religieux qui servira de référence a mon
intervention. En conséquence, je ne me situerai pas dans la perspective du « Semeur » qui fut précédemment
évoquée en référence aux orientations de I’épiscopat de Belgique, je me situerai plutot dans la saison qui précede
les semailles, celle du défrichage et du labour. Il s’agit ici de préparer le terrain pour I’accueil d’une semence
éventuelle. Ma réflexion n’envisage pas d’abord la proposition de la foi ni les conditions de sa transmission, mais
I’éveil de I’intelligence des éléves a la dimension religieuse et spirituelle de I’homme. Une grande partie de ces
éléves se trouvant souvent trés a distance de cette dimension de notre étre, parce qu’ils vivent dans un
matérialisme consumériste qui les maintient dans une grande extériorité a eux-mémes entrainés qu’ils sont dans les
tourbillons du divertissement dénoncé par Pascal.

.La nécessaire dimension anthropologique de toute approche des religions

Quelle peut étre la finalité d’un cours de religion dans une classe au recrutement pluraliste ? Elle ne
saurait viser la conversion ni la confession de foi, dans la mesure ou la liberté de conscience doit étre
respectée. Elle ne peut donc étre confessionnelle.

Sa finalité doit étre culturelle. Mais il importe de clarifier la signification d’une telle finalité, car le
qualificatif « culturel » est souvent entendu de fagon minimaliste comme un phénoméne secondaire et
relatif, voire réducteur : ce qui est simplement « culturel » étant alors considéré comme non essentiel
mais conjoncturel, de I’ordre du transitoire. Il ne s’agit pas ici d’agrémenter, d’apporter un supplément
artistique qui contribuerait a la formation de « beaux esprits » « cultivés », complément appréciable a la
formation scientifique, du genre « On ne peut ignorer Mozart » ... !

La culture, chemin d’humanité

L’enjeu est ici d’un tout autre ordre. Il s’agit en fait de redonner a la culture scolaire toutes ses
dimensions, correspondant a la plénitude de I’ « étre- homme », de I’humanité de I’hnomme. La
dimension spirituelle et la dimension religieuse font en effet partie intégrante de la culture, si I’on
consideére la culture comme ce qui fait la spécificité de I’nomme. Le Concile Vatican Il I’a rappelé
explicitement : « C’est le propre de la personne humaine de n’accéder vraiment et pleinement a
I’humanité que par la culture. »*

L’enseignement des religions comme fait de culture prend dans cette perspective une importance
considérable. 1l nous provoque a retrouver le rapport fondamental , c'est-a-dire fondateur, de I’lhnomme a
la culture, qui est celui de I’anthropologie. Et ceci entraine un réexamen de notre présentation
traditionnelle de la religion.

! Régis Debray L’enseignement du fait religieux dans I’école laique, éd. Odile Jacob, 2002
2 In Enseignement catholique actualités N° 268 novembre 2002
® Constitution pastorale sur I’Eglise dans le monde de ce temps, n° 53

Bernard DESCOULEURS : Cours de religion et initiation spirituelle, in : A Join-Lambert, dir : Enseignement de la religion et expérience spirituelle. 2007



Nous ne pouvons plus présenter la religion selon les shémes et les représentations antérieurs a la
modernité. A partir du 16° siécle s’est produite une mutation anthropologique qui a provoqué une rupture
culturelle en Occident. Le rapport de I’homme a I’univers, a lui-méme et a Dieu s’est modifié, ce qui a
entrainé des transformations de ses modes de représentations. Avec I’essor des sciences positives et le
développement des techniques, nous avons progressivement dénoué les liens qui nous maintenaient en
dépendance de la nature. Notre rapport a celle-ci s’en est trouvé modifié car nous exercons un controle
de plus en plus étendu sur nos conditions d’existence. Ce que reconnait le Concile Vatican Il :
« L’homme se procure désormais par sa propre industrie de nombreux biens qu’il attendait autrefois
avant tout de forces supérieures. »

Comme I’a écrit le philosophe Yves Ledure : « Avec cette rupture se termine la période religieuse
traditionnelle et commence I’age anthropologique. »°

Ce bouleversement culturel conduit a une modification radicale du rapport de I’homme au religieux. La
religion ne peut plus se situer comme principe de fondation inscrivant I’homme dans un réseau de
dépendances. Elle devient impuissante a lui imposer de I’extérieur et d’en haut la conduite de sa destinée,
car désormais il ne se percoit pas seulement comme « centre de décision » mais comme le « référent-
source des choix ». Son rapport aux systemes symboliques se modifie, il ne peut s’y inscrire totalement
et conserve a leur égard une distance critique. « Nous vivons comme problématique ce qui nous est
donné pour résolu dans le cadre des systémes spirituels », constate Marcel Gauchet.®

La religion, une relecture et une production de sens

Le lieu de la religion et sa fonction se trouvent ainsi déplacés. Selon la conception traditionnelle, la
religion a une fonction de reliance de I’homme au divin, le fameux religare de Lactance et de Tertullien.
Elle situe I’homme dans la dépendance, représentation théologique résultant d’une interprétation de sa
situation de faiblesse dans la nature. Si notre culture issue de la modernité est fortement allergique a
cette présentation traditionnelle de la religion, elle est en revanche davantage disposée a lui reconnaitre
une fonction de relecture, au sens du relegere de Cicéron. « Relecture » qui vient compléter la premiére
lecture phénoménale de I’univers, lecture scientifique qui met en évidence I’enchainement des
déterminismes. La seconde lecture effectuée par la religion fait passer a un autre niveau, elle vise la
signification, la production de sens.

Il nous appartient donc de prendre en compte cette rupture épistémologique et de situer la religion dans
le champ anthropologique. Elle apparait des lors comme une construction qui répond a un appel intérieur
de I’homme en recherche de sens. Cet appel, qui génere I’élaboration d’une réponse productrice de sens,
constitue sans doute ce que nous pouvons appeler le « religieux » en I’homme.

C’est la raison pour laquelle I’objectif d’un cours de religion non-confessionnel n’est pas tant de
présenter des croyances que de faire émerger les questions existentielles qui les sous-tendent.

En découvrant successivement les productions religieuses de I’humanité a travers I’espace et le temps,
les éleves peuvent apprendre a entendre le tempo fondamental, la basse-continue, qui scande cette
symphonie des religions.

En effet, plus que de Dieu la religion nous parle de I’lhnomme, de ses interrogations métaphysiques : d’ou
venons- nous ? ou allons-nous ?, autrement dit les questions du sens : quelle est la direction de notre
vie ? sa dimension axiale.

Mais aussi quelle en est la signification ? sommes-nous irrémmédiablement enfermés dans I’absurde ou
pouvons-nous, d’une maniére ou d’une autre, accéder a une illumination qui nous dévoile une raison
d’étre et des raisons de vivre ?

Bien loin du relativisme, du « toutes les religions se valent », c’est cette permanence du questionnement existentiel
de I’homme, de sa quéte d’un au-dela de lui-méme, d’une transcendance, qui peut ressortir de ce parcours de
découverte de la planéte des religions. C’est le religieux en I’homme qu’il importe de découvrir a travers la
diversité de ses pratiques, de ses croyances.

Cette position épistémologique est essentielle, car elle peut étre fondatrice d’un apprentissage par les éléves de la
condition humaine.

4 -
Ibid n° 33
®Yves Ledure La déterminationde soi. Anthropologie et religion Desclée de Brouwer 1997

® Marcel Gauchet Le désenchantement du monde, Gallimard 1985

Bernard DESCOULEURS : Cours de religion et initiation spirituelle, in : A Join-Lambert, dir : Enseignement de la religion et expérience spirituelle. 2007



Une approche de I’homme religieux

Ainsi, appronfondir la dimension anthropologique, c’est approcher la dimension spirituelle de I’hnomme.

Découvrir par la médiation des textes, des grands récits ou des héros, que I’homme cherche toujours a percer le
mystére de son existence, qu’il se donne des raisons de vivre et de mourir bien au-dela de la satisfaction immédiate
de ses besoins primaires et des plaisirs de la consommation, permet d’accéder a un autre regard sur notre
commune humanité. Une autre image de I’hnomme peut ainsi se construire dans la conscience des éleves.

Au-dela de la connaissance des religions, le cours de religion conduit nécessairement a la découverte de I’lhomme
religieux, car il n’y a pas de fait religieux sans homme religieux et par conséquent sans expérience religieuse.

De ce fait, le cours de religion ne peut en rester a la simple information, a une approche de I’extérieur, il lui faut
conduire les éléves jusqu’a la compréhension, & une certaine approche de I’intérieur du phénomeéne religieux. Ceci
exige un travail herméneutique pour chercher a comprendre ce que I’homme religieux dit de ses expériences, et,
pour ce faire, il importe d’écouter, d’accueillir cet autre qui se montre différent dans ses pratiques, ses discours,
ses représentations.

Ceci suppose un travail sur les textes: récits mythiques, récits historiques, récits biographiques, textes
homilétiques, textes de sagesse, textes mystiques ; mais aussi textes liturgiques : hymnes, psaumes, priéres de
louanges, d’actions de graces, de supplication... Les textes de priéres des différentes religions nous disent ce
qu’est la divinité pour I’homme, mais elles nous disent aussi et bien plus quels sont les désirs de
I’homme : désir de libération, de plénitude de vie, d’amour, de reconnaissance... lls manifestent les
principaux sentiments de I’ame humaine : détresse et désespoir, mais aussi espérance, appel au secours,
joie, reconnaissance, action de graces, jubilation...

C’est a travers ces textes que I’on peut le mieux percevoir les vibrations de I’ame religieuse, le « rapport des
hommes au divin » pour reprendre I’expression des orientations de notre programme d’histoire pour la classe de
6°.

Une démarche rationnelle

Cette démarche vise la connaissance et la compréhension des phénomeénes religieux propres a chacune des
différentes religions et non I’adhésion aux croyances. Démarche rationnelle, de type scientifique, comme I’exige la
culture scolaire et les méthodes disciplinaires. Nous sommes en plein accord avec ces propos de Jean Ladriere : «
(cette démarche vise) a comprendre en raison ce qu’est la croyance et ce qu’il en est de la réalité a laquelle la
croyance se rapporte et cela sans entrer soi-méme dans la dimension de la croyance... la croyance peut
parfaitement étre reconnue dans son originalité et sa signification sans pour autant étre partagée. »’

Cette démarche non-confessionnelle, de type scientifique, a comme conséquence pour le travail de I’esprit de
substituer le probléeme & I’autorité, I’analyse et la confrontation des opinions, I’élaboration d’une pensée, a la
simple formulation ou réception des commentaires. Ce travail de recherche de connaissance ne saurait s’exercer
dans la dépendance d’une autorité qui le précéderait dans la détention de la vérité. Dans une telle démarche, il n’y
a pas antécédence du sens ; celui-ci est a trouver au terme du processus de recherche.

Par conséquent, le surnaturel, en tant que tel, ne peut s’imposer comme autorité, qu’il s’agisse du miracle, de
I’Ecriture reconnue comme Parole de Dieu ou des autre signes d’une intervention divine. Cette reconnaissance et
cette réception relévent d’une attitude confessante. Par contre les récits de miracles et I’Ecriture sacrée peuvent
étre reconnus et situés, dans cette démarche, comme interprétation des croyants.

Cette approche distancée du fait religieux dans le cours de religion peut fournir des éléments de discernement face
aux sollicitations diverses dont les éléves peuvent étre I’objet. Etre capable de situer le fait religieux, de
I’identifier, d’en repérer et d’en décoder le langage symbolique, permet de conserver la distance a I’égard des
propositions irrationnelles ou des discours fondamentalistes.

Elle peut aussi constituer une propédeutique, une ouverture a la dimension spirituelle de I’homme, en amont de
toute adhésion a une confession religieuse.

Les voies de I’initiation spirituelle dans un cours de religion

Que faut-il entendre par spiritualité ?

Ce mot est fréqguemment utilisé aujourd’hui et parfois un peu galvaudé. En essayant de le situer du point de vue du
fondement, je dirais simplement que la spiritualité, c’est ce qui est au-dessus de I’abime.

En effet, le rapport de I’ homme a la spiritualité n’a cessé de reproduire, tout au long de son histoire, la situation
primordiale ou, selon la Genése, I’Esprit plane au-dessus de I’abime. Depuis son origine, I’humanité se trouve
confrontée a la gestion des forces obscures qui surgissent de ses profondeurs. Efforts de contrdle, de domination,
de sublimation, émanant du travail de I’intelligence, du discernement de la conscience, des activités multiformes

" Jean Ladriére Rationalité et croyance » in O va Dieu ? Revue de I’Université de Bruxelles, éditions Complexe 1999, p. 289

Bernard DESCOULEURS : Cours de religion et initiation spirituelle, in : A Join-Lambert, dir : Enseignement de la religion et expérience spirituelle. 2007



de I’esprit. Au-dela de la gestion morale des conduites individuelles et des comportements sociaux, les questions
de I’origine et de la destinée, comme les aspirations au dépassement de I’horizon immédiat, tracent la dimension
du sens.

Le sens de la dignité absolue de I’ homme s’est imposé, a travers I’espace et le temps et dans de multiples formes
d’expression, comme Jeanne Hersch I’a magnifiquement montré.® Aucun étre humain ne peut supporter d’étre
traité comme une marchandise, comme un simple objet dont on peut fixer le prix. Kant I’a exprimé de facon
définitive : « Ce qui a un prix peut étre remplacé par quelque chose d’autre a titre d’équivalent ; au contraire ce
qui est supérieur a tout prix, ce qui par suite n’admet pas d’équivalent, c’est ce qui a une dignité... on ne peut
d’aucune maniere la mettre en balance, ni la faire entrer en comparaison avec n’importe quel prix, sans porter
atteinte en quelque sorte a sa sainteté . »°

Ce sens de la dignité s’accompagne des aspirations qui invitent a rechercher au-dessus de soi ou au plus profond
de soi le souffle intérieur qui « éléve I’ame » lui permettant ainsi de conduire sa vie, de I’orienter, de la maintenir a
un certain niveau d’exigences. Cette quéte de spiritualité —ou de sagesse- se développe parfois aujourd’hui dans
nos sociétés hors de toute référence religieuse.

Si le cours de religion non-confessionnel n’a pas pour but de susciter I’adhésion aux croyances religieuses, il peut
avoir pour fonction de mettre les esprits des éléves en relation avec ce réservoir considérable de richesses
spirituelles que constituent les religions. Ne gardent-elles pas en mémoire les expériences plurimillénaires de
I’humanité dans sa quéte de I’Au-dela d’elle-méme ?

Trois grands axes peuvent structurer ces cours de religion comme voies d’initiation spirituelle.

L’ouverture au symbolique

Le symbolique est le langage des religions, des poetes et des mystiques. Parce que les religions ont pour fonction
de relier I’lhomme a la divinité qui est, en elle-méme, invisible, inaccessible, ineffable, elles utilisent pour la
désigner le langage des symboles. Elles n’ont d’autre ressource que cette médiation du signe pour rendre proche et
sensible I’inaccessible, pour rendre visible I’invisible.

La pensée symbolique est acte de création et d’interprétation, qui transforme I’'immédiat en médiation, transfigure
I’utilitaire et le trivial en signe de I’ Au-dela insaisissable.

Initier les éleves a la pensée et a la démarche symboliques me semble étre une exigence premiere de la
transmission culturelle et de I’éveil au spirituel. Précisément parce que sa fonction consiste a produire de la
signification a partir de I’écart qu’il réalise entre ce qu’il est et ce qu’il désigne, le symbole est un transit, il met en
état de passage. Le symbole ouvre sur I’ailleurs et « donne a penser », comme le dit Paul Ricoeur. Il n’enferme pas
sur lui-méme. En familiarisant les éléves avec I’univers symbolique, nous les entrainons a voir plus loin que
I’horizon immédiat, a I'image de Moise qui, selon I’épitre aux Hébreux, « marchait comme s’il voyait
Iinvisible »*°. C’est un chemin pour leur faire découvrir et expérimenter, comme « le Petit Prince » d’Antoine de
Saint Exupéry, que « I’essentiel est invisible pour les yeux ».

Il'y a un double intérét a ce que le cours de religion ouvre au symbolique.

En premier lieu, il initie & la spécificité du langage religieux et a I’utilisation de la médiation du signe. Il apprend
aux éléves a ne pas confondre le signe avec la réalité qu’il désigne. Ceci concerne I’ensemble des représentations
religieuses avec toute I’imagerie littéraire ou iconographique dont elles sont chargées et qui excitent notre
imaginaire. Ce travail d’initiation a la pensée symbolique peut prémunir les éléves des lectures fondamentalistes
qui méconnaissent les symboles en en faisant une lecture réductrice et appauvrissante. Peut-on mesurer, par
exemple, les conséquences catastrophiques d’une lecture au premier degré d’un tympan de Jugement dernier ?
Aujourd’hui encore, des images de ce type, non décodées,

tourmentent la conscience de certains mourants. J’en ai eu récemment le témoignage de la part d’infirmiéres
travaillant en services de soins palliatifs.

Ce travail s’impose a tous les niveaux de la scolarité, de la Maternelle a la Terminale. 1l convient d’initier d’abord
aux symboles fondamentaux : I’eau, le feu, la lumiére, la nuit... pour préparer a la lecture ultérieure des grands
mythes et des ceuvres majeures du patrimoine.

En second lieu, comme je I’ai indiqué précédemment, I’univers symbolique, découvert entre autres a partir de la
fréguentation des ceuvres du patrimoine religieux, peut &tre un chemin d’ouverture au spirituel.

& Jeanne Hersch « Le droit d’étre un homme » Lattés/Unesco 1968. Recueil de textes allant du Ille millénaire avant J.C.
jusqu’en 1948, date de la Déclaration universelle des droits de I’homme, provenant de tous les continents et de toutes les
cultures. Ils appartiennent a tous les genres, du fragment de tragédie a I’épigramme, du texte législatif au proverbe, de
I’invocation religieuse ou de I’inscription funéraire au conte et a la chanson ... Tous expriment I’affirmation et la revendication
du droit d’étre un homme.
iOEmmanueI Kant Fondements de la métaphysique des meeurs Delagrave Paris 1988, p. 160-161

Héb. 11, 27

Bernard DESCOULEURS : Cours de religion et initiation spirituelle, in : A Join-Lambert, dir : Enseignement de la religion et expérience spirituelle. 2007



La grande richesse de I’ordre symbolique, dans lequel fonctionnent les religions, est de mettre le spirituel en acte.
Il s’adresse au corps a travers ses pratiques rituelles et la mise en contact avec les réalités concrétes. Il assure la
médiation du corps et de I’esprit.

En se familiarisant avec le langage symbolique, les éléves peuvent, en cheminant, découvrir quelque chose de la
profondueur du réel, cette dimension de la réalité qui nous échappe mais que nous pouvons pressentir.

L’éveil a I’intériorité

Comment le cours de religion peut-il éveiller a I’intériorité, faire en sorte que les éléves découvrent leur propre
dimension intérieure ?

Le cours de religion n’a pas une fonction initiatique, surtout s’il est résolument non-confessionnel.

Il me semble que c’est la fréquentation des ceuvres, notamment dans I’acte de lecture, qui peut favoriser cet éveil a
I’intériorité.

L’accés a I’intériorité suppose I’éveil de la conscience de soi, ce qui implique la distance réflexive a I’égard du
ressenti, des affects, des émotions. La lecture comme expérience peut étre un moment et un lieu de I’éveil de la
conscience de soi. Le mot expérience renvoie a « éprouver » et aussi a « épreuve ». Dans ce cas de la lecture-
expérience, ce n’est pas d’abord le lecteur qui interroge le livre, c’est le livre qui interroge le lecteur. Georges
Steiner ira jusqu’a dire qu’ « il nous lit plus que nous le lisons. »** Le livre me parle et je peux m’interroger sur
cette expérience-épreuve : « qu’est-ce que ¢ca me dit ? qu’est-ce que ¢a me fait ? »

Il est important que I’éléve puisse nommer son ressenti, ses émotions : enthousiasme, indignation, révolte, dégodt,
admiration... et, ce faisant, ne pas se laisser submerger par sa sensibilité, mais s’en distancer et la contréler.
C’est dans ce travail de distanciation par rapport a ce qui peut un moment I’envahir, qu’il accede a la conscience
de soi et de son intimité.

Certains textes peuvent étre particulierement suggestifs pour favoriser cette prise de conscience de la grandeur et
de la profondeur de I’intériorité : certains passages majeurs des Confessions de Saint Augustin, d’autres de
Séneque ou de Marc Aurele, qui peuvent étre étudiés dans le texte original pour les latinistes.

Je pense aussi a certains passages du Journal d’Etty Hillesum. Concernant les religions asiatiques, j’évoquerais
certains passages des Upanishads... Mais je ne donne ici que quelques exemples, le corpus de ces textes, qui
touchent a I’intériorité, est heureusement tres abondant.

Un grand nombre d’ceuvres picturales sont aussi des appels a I’intériorité. J’évoquerai simplement pour illustrer
mon propos : I’annonciation de Fra Angelico, la Vierge au chancelier Rollin, les Pélerins d’Emmaiis de
Rembrandt, ou plus prés de nous d’Arcabas... Certains auto-portraits peuvent aider a travailler I’image de soi et
I’écriture de soi.

Enfin les ceuvres musicales peuvent aussi étre chemin d’intériorité. En ce domaine aussi, il y a embarras du choix,
mais Bach demeure incontournable.

Dans ce travail de lecture des ceuvres du patrimoine religieux, il est essentiel, pour ouvrir a la dimension
d’intériorité, de donner des temps d’évaluation personnelle, afin que I’éléve puisse identifier ce qu’il ressent. Il
importe de lui permettre, a partir de 1I’émergence de I’émotion esthétique, d’accueillir le retentissement intérieur
qu’une ceuvre produit en lui et de pouvoir ensuite I’exprimer (ce que « ¢a lui dit », ce que « ¢a lui fait »). Car faire
une expérience, c’est finalement s’ouvrir, se laisser ouvrir par I’inconnu. Toute rencontre de I’Autre produit une
altération.

Ces temps de lecture peuvent favoriser chez les éléves une expérience positive du silence.

Il est évidemment nécessaire pour les enseignants de distinguer cette lecture-expérience, nécessairement
subjective, de la lecture objective, analytique et méthodique, qui est un travail sur le texte.

L’éveil a I’altérité

Le cours de religion doit aussi prendre en compte ce troisiéme axe fondamental de toute initiation spirituelle.

Le phenoméne religieux est révélateur de la question de I’homme, a savoir que I’homme est a lui-méme une
guestion. Ce questionnement fondamental, qui surgit au sein méme de I’humanisation, ouvre sur I"ailleurs, cet au-
dela de lui-méme que I’homme pressent comme partie intégrante de son étre, mais qu’il ne peut ni saisir ni
enfermer. Ailleurs qui implique le dépassement mais aussi le différent, I’ Autre qui échappe a I’emprise.

La religion est la production humaine qui atteste cette ouverture sur I’ailleurs. En délimitant I’espace sacré, I’étre
humain tente de manifester visiblement I’ailleurs invisible. En entrant dans le temple, il va vers cet ailleurs auquel
il aspire et vers lequel il tend, mais il reconnait aussi et en méme temps qu’il vient de cet ailleurs. Cet ailleurs, cet
Autre transcendant, qu’il faudra bien désigner et tenter de nommer, le précéde. L’homme n’est pas sa propre
origine, tel est le message essentiel de la religion. Elle dit tout a la fois la grandeur et la finitude de I’homme.

1 G. Steiner Errata Folio, Gallimard p. 37

Bernard DESCOULEURS : Cours de religion et initiation spirituelle, in : A Join-Lambert, dir : Enseignement de la religion et expérience spirituelle. 2007



L’altérité est certainement le point nodal ou la spiritualité peut bénéficier de I’apport essentiel de la religion. Une
spiritualité centrée exclusivement sur le perfectionnement individuel ou la subjectivité d’un cloitre intérieur, sans
ouverture sur I’ailleurs transcendant, risque I’appauvrissement dans un repli sur soi narcissique et finalement
mortifére

Les religions dans leur diversité favorisent cette ouverture, car elles désignent I’ailleurs et donnent visage a
I’altérité. Elles créent un espace-temps sacré afin que I’Inaccessible ait une place dans I’espace social et dans le
temps des hommes. Les temples et les liturgies font signe et délimitent I’espace d’ouverture et de respiration, de
retrait et de silence, d’attention nécessaire pour se tenir tourné vers I’ Autre.

La priére, qui est I’oeuvre centrale de la religion, met en acte cette ouverture. Les grandes traditions religieuses ont
en effet dépassé I’incantation magique pour conduire a cette attitude essentielle qui est I’ouverture du cceur de
I’homme a I’Autre que lui, a ce qui en lui « passe infiniment I’homme ». La longue expérience spirituelle des
hommes religieux atteste que la priére est fondamentalement sortie de soi, détachement de soi, pour faire place a
I’Esprit.

En conclusion

Le cours de religion, par son enracinement culturel et son ouverture aux diverses expressions religieuses de
I’humanité peut permettre aux éléves de découvrir que la religion n’est pas I’obscurantisme. Il peut en effet
manifester que la démarche religieuse est d’abord une quéte spirituelle.

Il peut étre une chance pour les éléves en leur faisant découvrir et expérimenter leur propre dimension spirituelle,
c’est a dire la richesse de leur intériorité.

Bernard DESCOULEURS : Cours de religion et initiation spirituelle, in : A Join-Lambert, dir : Enseignement de la religion et expérience spirituelle. 2007



