
COURS DE RELIGION ET INITIATION SPIRITUELLE 
Enjeu d’un débat actuel 

 
 

Bernard DESCOULEURS 
Conférence à l’université de Louvain la Neuve 
le 9 novembre 2006 

 
Cet article paraîtra en 2007 dans le livre : 
 
ENSEIGNEMENT DE LA RELIGION ET EXPERIENCE SPIRITUELLE 
sous la direction d'Arnaud JOIN-LAMBERT. 
Bruxelles : Lumen vitae, 2007 (Collection Hauban 2).  
 
Les autres aticles de cet ouvrage :  
 
- Rendre le christianisme désirable. Un défi pour l’enseignement religieux 

 par André Fossion, de l'Institut Lumen Vitae 
 

- Fonder la vie entre source et horizon. Une conception herméneutico-communicative 
de l’éducation religieuse  
par Didier Pollefeyt , de l'Université de Leuven 
 

- La prise en compte du pluralisme religieux au cours de religion catholique en 
Belgique francophone. Constats, analyse et propositions 
par Henri Derroitte, de l'Université Catholique de Louvain  
 

- Expérience de la foi chrétienne et cours de religion  
par Arnaud Join-Lambert et Vincent Faber, de l'Université Catholique de Louvain  
 
 

Un contexte particulier de « cours de religion » 
 
La situation des cours de religion en Europe n’est pas homogène et leurs statuts particuliers  diffèrent souvent d’un 
Etat à un autre. Ces cours sont souvent organisés par confessions et regroupent les élèves d’une même confession. 
Dans certains Etats ces cours sont obligatoires pour tous les élèves, dans d’autres ils sont facultatifs, des cours 
d’éthique étant organisés pour ceux qui n’adhèrent à aucune confession. 
La réflexion que je vous propose s’appuiera sur mon expérience dans l’Enseignement catholique français qui a 
opté – en plus des propositions pastorales et catéchétiques à destination des élèves qui y adhèrent librement- pour 
un enseignement du fait religieux dispensé à tous les élèves à travers l’enseignement des disciplines scolaires. Cet 
enseignement du fait religieux est en conséquence non confessionnel, laïque, et essentiellement culturel, il est 
traité à l’égal du fait artistique ou du fait scientifique. 
L’Enseignement catholique français, partenaire du service public d’éducation, a obligation d’accueillir tous les 
élèves, quelles que soient leurs options religieuses ou philosophiques, du fait de son contrat d’association avec 
l’Etat depuis la loi Debré de 1959. Il en résulte une obligation de respect de la laïcité tout en maintenant 
rigoureusement son « caractère propre » d’enseignement catholique : l’inspiration évangélique du projet éducatif. 
La laïcité de l’Etat a été reconnue par l’épiscopat français depuis 1945. La Constitution de la 4e République 
élaborée à la Libération stipulait, pour la première fois de son histoire : « La France est une République laïque ». 
L’Assemblée des cardinaux et archevêques reconnut alors dans une Déclaration officielle que cette laïcité de l’Etat 
était « pleinement conforme à la doctrine de l’Eglise ». Après avoir condamné le laïcisme, ils justifiaient leur 
position en précisant : « La laïcité de l’Etat peut aussi être entendue en ce sens que, dans un pays divisé de 
croyances, l’Etat doit laisser chaque citoyen pratiquer librement sa religion… L’Eglise qui veut que l’acte de foi 
soit fait librement, sans être imposé par aucune contrainte extérieure, prend acte du fait de la division des 
croyances. » 
Le rapport de Régis Debray, réalisé en 2002 à la demande de Jacques Lang alors ministre de l’Education 
Nationale, a fortement souligné la nécessité de la prise en compte du fait religieux, selon ses différentes 

Bernard DESCOULEURS : Cours de religion et initiation spirituelle, in : A Join-Lambert, dir : Enseignement de la religion et expérience spirituelle. 2007 
 



composantes, dans l’enseignement, face aux dangers du fondamentalisme et du fanatisme : « La relégation du fait 
religieux hors des enceintes de la transmission rationnelle et publiquement contrôlée des connaissances, favorise la 
pathologie du terrain au lieu de l’assainir. » Il recommandait en conséquence de passer « d’une laïcité 
d’incompétence (le religieux, par construction ne nous regarde pas) à une  laïcité d’intelligence (il est de notre 
devoir de le comprendre) ».1
Le pluralisme ethnique, culturel et religieux de la société française impose à l’école de nouvelles obligations pour 
l’éducation au vivre ensemble. 
Le secrétaire général de l’Enseignement catholique, Paul Malartre, a pris acte de ces orientations : 
« Le rapport de Régis Debray, intitulé L’enseignement du fait religieux dans l’école laïque, marque une étape 
importante dans la prise en compte par notre République de l’importance culturelle de la démarche religieuse. 
Nous espérons qu’il contribuera à gommer le clivage anachronique entre laïcité et religion. 
L’enseignement catholique y touve une raison supplémentaire de poursuivre et d’amplifier la prise de conscience 
de la nécessité d’intégrer le fait religieux, non pas dans une discipline à part, mais au cœur de l’enseignement lui-
même… 
En effet, en même temps que la dimension religieuse de toute culture doit être révélée à tous les élèves, la 
spécificité du projet de l’enseignement catholique l’invite à éviter tout relativisme ; il ne s’agit pas pour nous de 
proposer une sorte de « libre-service des religions », mais de relier, parce qu’elles sont complémentaires, une 
connaissance des religions, non pas seulement pour elle-même mais comme itinéraire d’intériorité, et une 
proposition explicite de Jésus-Christ et de son Evangile. »2

C’est ce cadre institutionnel de l’enseignement culturel du fait religieux qui servira de référence à mon 
intervention. En conséquence, je ne me situerai pas dans la perspective du « Semeur » qui fut précédemment 
évoquée en référence aux orientations de l’épiscopat de Belgique, je me situerai plutôt dans la saison qui précède 
les semailles, celle du défrichage et du labour. Il s’agit ici de préparer le terrain pour l’accueil d’une semence 
éventuelle. Ma réflexion n’envisage pas d’abord la proposition de la foi ni les conditions de sa transmission, mais 
l’éveil de l’intelligence des élèves à la dimension religieuse et spirituelle de l’homme. Une grande partie de ces 
élèves se trouvant souvent très à distance de cette dimension de notre être, parce qu’ils vivent dans un 
matérialisme consumériste qui les maintient dans une grande extériorité à eux-mêmes entraînés qu’ils sont dans les 
tourbillons du divertissement dénoncé par Pascal. 
 
.La nécessaire dimension anthropologique de toute approche des religions 
 
Quelle peut être la finalité d’un cours de religion dans une classe au recrutement pluraliste ? Elle ne 
saurait viser la conversion ni la confession de foi, dans la mesure où la liberté de conscience doit être 
respectée. Elle ne peut donc être confessionnelle. 
Sa finalité doit être culturelle.  Mais il importe de clarifier la signification d’une telle finalité, car le 
qualificatif « culturel » est souvent entendu de façon minimaliste comme un phénomène secondaire et 
relatif, voire réducteur : ce qui est simplement « culturel » étant alors considéré comme non essentiel 
mais conjoncturel, de l’ordre du transitoire. Il ne s’agit pas ici d’agrémenter, d’apporter un supplément 
artistique qui contribuerait à la formation de « beaux esprits » « cultivés », complément appréciable à la 
formation scientifique, du genre «  On ne peut ignorer Mozart » … ! 
 
La culture, chemin d’humanité 
L’enjeu est ici d’un tout autre ordre. Il s’agit en fait de redonner à la culture scolaire toutes ses 
dimensions, correspondant à la plénitude de l’ « être- homme », de l’humanité de l’homme. La 
dimension spirituelle et la dimension religieuse font en effet partie intégrante de la culture, si l’on 
considère la culture comme ce qui fait la spécificité de l’homme. Le Concile Vatican II l’a rappelé 
explicitement : « C’est le propre de la personne humaine de n’accéder vraiment et pleinement à 
l’humanité que par la culture. »3

L’enseignement des religions comme fait de culture prend dans cette perspective une importance 
considérable. Il nous provoque à retrouver le rapport fondamental , c'est-à-dire fondateur,  de l’homme à 
la culture, qui est celui de l’anthropologie. Et ceci entraîne un réexamen de notre présentation 
traditionnelle de la religion. 

                                                 
1 Régis Debray L’enseignement du fait religieux dans l’école laïque, éd. Odile Jacob, 2002 
2 In Enseignement catholique actualités N° 268 novembre 2002 
3 Constitution pastorale sur l’Eglise dans le monde de ce temps, n° 53 

Bernard DESCOULEURS : Cours de religion et initiation spirituelle, in : A Join-Lambert, dir : Enseignement de la religion et expérience spirituelle. 2007 
 



Nous ne pouvons plus présenter la religion selon les shèmes et les représentations antérieurs à la 
modernité. A partir du 16e siècle s’est produite une mutation anthropologique qui a provoqué une rupture 
culturelle en Occident. Le rapport de l’homme à l’univers, à lui-même et à Dieu s’est modifié, ce qui a 
entraîné des transformations de ses modes de représentations. Avec l’essor des sciences positives et le 
développement des techniques, nous avons progressivement dénoué les liens qui nous maintenaient en 
dépendance de la nature. Notre rapport à celle-ci s’en est trouvé modifié car nous exerçons un contrôle 
de plus en plus étendu sur nos conditions d’existence. Ce que reconnaît le Concile Vatican II : 
« L’homme se procure désormais par sa propre industrie de nombreux biens qu’il attendait autrefois 
avant tout de forces supérieures. »4

Comme l’a écrit le philosophe Yves Ledure : « Avec cette rupture se termine la période religieuse 
traditionnelle et commence l’âge anthropologique. »5

Ce bouleversement culturel conduit à une modification radicale du rapport de l’homme au religieux. La 
religion ne peut plus se situer comme principe de fondation inscrivant l’homme dans un réseau de 
dépendances. Elle devient impuissante à lui imposer de l’extérieur et d’en haut la conduite de sa destinée, 
car désormais il ne se perçoit pas seulement comme « centre de décision » mais comme le « référent-
source des choix ». Son rapport aux systèmes symboliques se modifie, il ne peut s’y inscrire totalement 
et conserve à leur égard une distance critique. « Nous vivons comme problématique ce qui nous est 
donné pour résolu dans le cadre des systèmes spirituels », constate Marcel Gauchet.6
 
La religion, une relecture et une production de sens 
Le lieu de la religion et sa fonction se trouvent ainsi déplacés. Selon la conception traditionnelle, la 
religion a une fonction de reliance de l’homme au divin, le fameux religare de Lactance et de Tertullien. 
Elle situe l’homme dans la dépendance, représentation théologique résultant d’une interprétation de sa 
situation de faiblesse   dans la nature. Si notre culture issue de la modernité est fortement allergique à 
cette présentation traditionnelle de la religion, elle est en revanche davantage disposée à lui reconnaître 
une fonction de relecture, au sens du relegere de Cicéron. « Relecture » qui vient compléter la première 
lecture phénoménale de l’univers, lecture scientifique qui met en évidence l’enchaînement des 
déterminismes. La seconde lecture effectuée par la religion fait passer à un autre niveau, elle vise la 
signification, la production de sens. 
 
Il nous appartient donc de prendre en compte cette rupture épistémologique et de situer la religion dans 
le champ anthropologique. Elle apparaît dès lors comme une construction qui répond à un appel intérieur 
de l’homme en recherche de sens. Cet appel, qui génère l’élaboration d’une réponse productrice de sens, 
constitue sans doute ce que nous pouvons appeler le « religieux » en l’homme. 
C’est la raison pour laquelle l’objectif d’un cours de religion non-confessionnel n’est pas tant de 
présenter des croyances que de faire émerger les questions existentielles qui les sous-tendent. 
En découvrant successivement les productions religieuses de l’humanité à travers l’espace et le temps, 
les élèves peuvent apprendre à entendre le tempo fondamental, la basse-continue, qui scande cette 
symphonie des religions. 
En effet, plus que de Dieu la religion nous parle de l’homme, de ses interrogations métaphysiques : d’où 
venons- nous ? où allons-nous ?, autrement dit les questions du sens : quelle est la direction de notre 
vie ? sa dimension axiale.  
Mais aussi quelle en est la signification ? sommes-nous irrémmédiablement enfermés dans l’absurde où 
pouvons-nous, d’une manière ou d’une autre, accéder à une illumination qui nous dévoile une raison 
d’être et des raisons de vivre ? 
Bien loin du relativisme, du « toutes les religions se valent », c’est cette permanence du questionnement existentiel 
de l’homme, de sa quête d’un au-delà de lui-même, d’une transcendance, qui peut ressortir de ce parcours de 
découverte de la planète des religions. C’est le religieux en l’homme qu’il importe de découvrir à travers la 
diversité de ses pratiques, de ses croyances. 
Cette position épistémologique est essentielle, car elle peut être fondatrice d’un apprentissage par les élèves de la 
condition humaine. 
                                                 
4 Ibid n° 33 
5 Yves Ledure La déterminationde soi. Anthropologie et religion Desclée de Brouwer 1997 
 
6 Marcel Gauchet Le désenchantement du monde, Gallimard 1985 

Bernard DESCOULEURS : Cours de religion et initiation spirituelle, in : A Join-Lambert, dir : Enseignement de la religion et expérience spirituelle. 2007 
 



Une approche de l’homme religieux 
Ainsi, appronfondir la dimension anthropologique, c’est approcher la dimension spirituelle de l’homme. 
Découvrir par la médiation des textes, des grands récits ou des héros, que l’homme cherche toujours à percer le 
mystère de son existence, qu’il se donne des raisons de vivre et de mourir bien au-delà de la satisfaction immédiate 
de ses besoins primaires et des plaisirs de la consommation, permet d’accéder à un autre regard sur notre 
commune humanité. Une autre image de l’homme peut ainsi se construire dans la conscience des élèves. 
Au-delà de la connaissance des religions, le cours de religion conduit nécessairement à la découverte de l’homme 
religieux, car il n’y a pas de fait religieux sans homme religieux et par conséquent sans expérience religieuse. 
De ce fait, le cours de religion ne peut en rester à la simple information, à une approche de l’extérieur, il lui faut 
conduire les élèves jusqu’à la compréhension, à une certaine approche de l’intérieur du phénomène religieux. Ceci 
exige un travail herméneutique pour chercher à comprendre ce que l’homme religieux dit de ses expériences, et, 
pour ce faire, il importe d’écouter, d’accueillir cet autre qui se montre différent dans ses pratiques, ses discours, 
ses représentations. 
Ceci suppose un travail sur les textes : récits mythiques, récits historiques, récits biographiques, textes 
homilétiques, textes de sagesse, textes mystiques ; mais aussi textes liturgiques : hymnes, psaumes, prières de 
louanges, d’actions de grâces, de supplication… Les textes de prières des différentes religions nous disent ce 
qu’est la divinité pour l’homme, mais elles nous disent aussi et bien plus quels sont les désirs de 
l’homme : désir de libération, de plénitude de vie, d’amour, de reconnaissance… Ils manifestent les 
principaux sentiments de l’âme humaine : détresse et désespoir, mais aussi espérance, appel au secours, 
joie, reconnaissance, action de grâces, jubilation…  
 C’est à travers ces textes que l’on peut le mieux percevoir les vibrations de l’âme religieuse, le « rapport des 
hommes au divin » pour reprendre l’expression des orientations de notre programme d’histoire pour la classe de 
6e. 
 
Une démarche rationnelle 
Cette démarche vise la connaissance et la compréhension des phénomènes religieux propres à chacune des 
différentes religions et non l’adhésion aux croyances. Démarche rationnelle, de type scientifique, comme l’exige la 
culture scolaire et les méthodes disciplinaires. Nous sommes en plein accord avec ces propos de Jean Ladrière : «  
(cette démarche vise) à comprendre en raison ce qu’est la croyance et ce qu’il en est de la réalité à laquelle la 
croyance se rapporte et cela sans entrer soi-même dans la dimension de la croyance… la croyance peut 
parfaitement être reconnue dans son originalité et sa signification sans pour autant être partagée. »7

Cette démarche non-confessionnelle, de type scientifique, a comme conséquence pour le travail de l’esprit de 
substituer le problème à l’autorité, l’analyse et la confrontation des opinions, l’élaboration d’une pensée, à la 
simple formulation ou réception des commentaires. Ce travail de recherche de connaissance ne saurait s’exercer 
dans la dépendance d’une autorité qui le précéderait dans la détention de la vérité. Dans une telle démarche, il n’y 
a pas antécédence du sens ; celui-ci est à trouver au terme du processus de recherche. 
Par conséquent, le surnaturel, en tant que tel, ne peut s’imposer comme autorité, qu’il s’agisse du miracle, de 
l’Ecriture reconnue comme Parole de Dieu ou des autre signes d’une intervention divine. Cette reconnaissance et 
cette réception relèvent d’une attitude confessante. Par contre les récits de miracles et l’Ecriture sacrée peuvent 
être reconnus et situés, dans cette démarche, comme interprétation des croyants. 
 
Cette approche distancée du fait religieux dans le cours de religion peut fournir des éléments de discernement face 
aux sollicitations diverses dont les élèves peuvent être l’objet. Être capable de situer le fait religieux, de 
l’identifier, d’en repérer et d’en décoder le langage symbolique, permet de conserver la distance à l’égard des 
propositions irrationnelles ou des discours fondamentalistes. 
Elle peut aussi constituer une propédeutique, une ouverture à la dimension spirituelle de l’homme, en amont de 
toute adhésion à une confession religieuse. 
 
Les voies de l’initiation spirituelle dans un cours de religion 
 
Que faut-il entendre par spiritualité ?
Ce mot est fréquemment utilisé aujourd’hui et parfois un peu galvaudé. En essayant de le situer du point de vue du 
fondement, je dirais simplement que la spiritualité, c’est ce qui est au-dessus de l’abîme. 
En effet, le rapport de l’ homme à la spiritualité n’a cessé de reproduire, tout au long de son histoire, la situation 
primordiale où, selon la Genèse, l’Esprit plane au-dessus de l’abîme. Depuis son origine, l’humanité se trouve 
confrontée à la gestion des forces obscures qui surgissent de ses profondeurs. Efforts de contrôle, de domination, 
de sublimation, émanant du travail de l’intelligence, du discernement de la conscience, des activités multiformes 
                                                 
7 Jean Ladrière Rationalité et croyance » in Où va Dieu ? Revue de l’Université de Bruxelles, éditions Complexe 1999, p. 289 

Bernard DESCOULEURS : Cours de religion et initiation spirituelle, in : A Join-Lambert, dir : Enseignement de la religion et expérience spirituelle. 2007 
 



de l’esprit. Au-delà de la gestion morale des conduites individuelles et des comportements sociaux, les questions 
de l’origine et de la destinée, comme les aspirations au dépassement de l’horizon immédiat, tracent la dimension 
du sens. 
Le sens de la dignité absolue de l’ homme s’est imposé, à travers l’espace et le temps et dans de multiples formes 
d’expression, comme Jeanne Hersch l’a magnifiquement montré.8 Aucun être humain ne peut supporter d’être 
traité comme une marchandise, comme un simple objet dont on peut fixer le prix. Kant l’a exprimé de façon 
définitive :  « Ce qui a un prix peut être remplacé par quelque chose d’autre à titre d’équivalent ; au contraire ce 
qui est supérieur à tout prix, ce qui par suite n’admet pas d’équivalent, c’est ce qui a une dignité… on ne peut 
d’aucune manière la mettre en balance, ni la faire entrer en comparaison avec n’importe quel prix, sans porter 
atteinte en quelque sorte à sa sainteté . »9

Ce sens de la dignité s’accompagne des aspirations qui invitent à rechercher au-dessus de soi ou au plus profond 
de soi le souffle intérieur qui « élève l’âme » lui permettant ainsi de conduire sa vie, de l’orienter, de la maintenir à 
un certain niveau d’exigences. Cette quête de spiritualité –ou de sagesse- se développe parfois aujourd’hui dans 
nos sociétés hors de toute référence religieuse. 
Si le cours de religion non-confessionnel n’a pas pour but de susciter l’adhésion aux croyances religieuses, il peut 
avoir pour fonction de mettre les esprits des élèves en relation avec ce réservoir considérable de richesses 
spirituelles que  constituent les religions. Ne gardent-elles pas en mémoire les expériences plurimillénaires de 
l’humanité dans sa quête de l’Au-delà d’elle-même ? 
 
Trois grands axes peuvent structurer ces cours de religion comme voies d’initiation spirituelle. 
 
L’ouverture au symbolique 
Le symbolique est le langage des religions, des poètes et des mystiques. Parce que les religions ont pour fonction 
de relier l’homme à la divinité qui est, en elle-même, invisible, inaccessible, ineffable, elles utilisent pour la 
désigner le langage des symboles. Elles n’ont d’autre ressource que cette médiation du signe pour rendre proche et 
sensible l’inaccessible, pour rendre visible l’invisible. 
La pensée symbolique est acte de création et d’interprétation, qui transforme l’immédiat en médiation, transfigure 
l’utilitaire et le trivial en signe de l’Au-delà insaisissable. 
Initier les élèves à la pensée et à la démarche symboliques me semble être une exigence première de la 
transmission culturelle et de l’éveil au spirituel. Précisément parce que sa fonction consiste à produire de la 
signification à partir de l’écart qu’il réalise entre ce qu’il est et ce qu’il désigne, le symbole est un transit, il met en 
état de passage. Le symbole ouvre sur l’ailleurs et « donne à penser », comme le dit Paul Ricoeur. Il n’enferme pas 
sur lui-même. En familiarisant les élèves avec l’univers symbolique, nous les entraînons à voir plus loin que 
l’horizon immédiat, à l’image de Moïse qui, selon l’épître aux Hébreux, « marchait comme s’il voyait 
l’invisible »10. C’est un chemin pour leur faire découvrir et expérimenter, comme « le Petit Prince » d’Antoine de 
Saint Exupéry, que « l’essentiel est invisible pour les yeux ». 
Il y a un double intérêt à ce que le cours de religion ouvre au symbolique. 
En premier lieu, il initie à la spécificité du langage religieux et à l’utilisation de la médiation du signe. Il apprend 
aux élèves à ne pas confondre le signe avec la réalité qu’il désigne. Ceci concerne l’ensemble des représentations 
religieuses avec toute l’imagerie littéraire ou iconographique dont elles sont chargées et qui excitent notre 
imaginaire. Ce travail d’initiation à la pensée symbolique peut prémunir les élèves des lectures fondamentalistes 
qui méconnaissent les symboles en en faisant une lecture réductrice et appauvrissante. Peut-on mesurer, par 
exemple, les conséquences catastrophiques d’une lecture au premier degré d’un tympan de Jugement dernier ? 
Aujourd’hui encore, des images de ce type, non décodées, 
 tourmentent la conscience de certains mourants. J’en ai eu récemment le témoignage de la part d’infirmières 
travaillant en services de soins palliatifs. 
Ce travail s’impose à tous les niveaux de la scolarité, de la Maternelle à la Terminale. Il convient d’initier d’abord 
aux symboles fondamentaux : l’eau, le feu, la lumière, la nuit… pour préparer à la lecture ultérieure des grands 
mythes et des œuvres majeures du patrimoine. 
En second lieu, comme je l’ai indiqué précédemment, l’univers symbolique, découvert entre autres à partir de la 
fréquentation des œuvres du patrimoine religieux, peut être un chemin d’ouverture au spirituel. 

                                                 
8 Jeanne Hersch « Le droit d’être un homme » Lattès/Unesco 1968. Recueil de textes allant du IIIe millénaire avant J.C. 
jusqu’en 1948, date de la Déclaration universelle des droits de l’homme, provenant de tous les continents et de toutes les 
cultures. Ils appartiennent à tous les genres, du fragment de tragédie à l’épigramme, du texte législatif au proverbe, de 
l’invocation religieuse ou de l’inscription funéraire au conte et à la chanson …Tous expriment l’affirmation et la revendication 
du droit d’être un homme. 
9 Emmanuel Kant Fondements de la métaphysique des mœurs Delagrave Paris 1988, p. 160-161 
10 Héb. 11, 27 

Bernard DESCOULEURS : Cours de religion et initiation spirituelle, in : A Join-Lambert, dir : Enseignement de la religion et expérience spirituelle. 2007 
 



La grande richesse de l’ordre symbolique, dans lequel fonctionnent les religions, est de mettre le spirituel en acte. 
Il s’adresse au corps à travers ses pratiques rituelles et la mise en contact avec les réalités concrètes. Il assure la 
médiation du corps et de l’esprit. 
En se familiarisant avec le langage symbolique, les élèves peuvent, en cheminant, découvrir quelque chose de la 
profondueur du réel, cette dimension de la réalité qui nous échappe mais que nous pouvons pressentir. 
 
L’éveil à l’intériorité 
 
Comment le cours de religion peut-il éveiller à l’intériorité, faire en sorte que les élèves découvrent leur propre 
dimension intérieure ? 
Le cours de religion n’a pas une fonction initiatique, surtout s’il est résolument non-confessionnel. 
Il me semble que c’est la fréquentation des œuvres, notamment dans l’acte de lecture, qui peut favoriser cet éveil à 
l’intériorité. 
L’accès à l’intériorité suppose l’éveil de la conscience de soi, ce qui implique la distance réflexive à l’égard du 
ressenti, des affects, des émotions. La lecture comme expérience peut être un moment et un lieu de l’éveil de la 
conscience de soi. Le mot expérience renvoie à « éprouver » et aussi à « épreuve ». Dans ce cas de la lecture-
expérience, ce n’est pas d’abord le lecteur qui interroge le livre, c’est le livre qui interroge le lecteur. Georges 
Steiner ira jusqu’à dire qu’ « il nous lit plus que nous le lisons. »11 Le livre me parle et je peux m’interroger sur 
cette expérience-épreuve : « qu’est-ce que ça me dit ? qu’est-ce que ça me fait ? » 
Il est important que l’élève puisse nommer son ressenti, ses émotions : enthousiasme, indignation, révolte, dégoût, 
admiration… et, ce faisant,  ne pas se laisser submerger par sa sensibilité, mais  s’en distancer et  la contrôler. 
 C’est dans ce travail de distanciation par rapport à ce qui peut un moment l’envahir, qu’il accède à la conscience 
de soi et de son intimité. 
Certains textes peuvent être particulièrement suggestifs pour favoriser cette prise de conscience de la grandeur et 
de la profondeur de l’intériorité : certains passages majeurs des  Confessions de Saint Augustin, d’autres de 
Sénèque ou de Marc Aurèle, qui peuvent être étudiés dans le texte original pour les latinistes. 
Je pense aussi à certains passages du Journal d’Etty Hillesum. Concernant les religions asiatiques, j’évoquerais 
certains passages des Upanishads… Mais je ne donne ici que quelques exemples, le corpus de ces textes, qui 
touchent à l’intériorité, est heureusement très abondant.  
Un grand nombre d’œuvres picturales sont aussi des appels à l’intériorité. J’évoquerai simplement pour illustrer 
mon propos : l’annonciation de Fra Angelico, la Vierge au chancelier Rollin, les Pèlerins d’Emmaüs de 
Rembrandt, ou plus près de nous d’Arcabas… Certains auto-portraits peuvent aider à travailler l’image de soi et 
l’écriture de soi. 
Enfin les œuvres musicales peuvent aussi être chemin d’intériorité. En ce domaine aussi, il y a embarras du choix, 
mais Bach demeure incontournable. 
Dans ce travail de lecture des œuvres du patrimoine religieux, il est essentiel, pour ouvrir à la dimension 
d’intériorité, de donner des temps d’évaluation personnelle, afin que l’élève puisse identifier ce qu’il ressent. Il 
importe de lui permettre, à partir de l’émergence de l’émotion esthétique, d’accueillir le retentissement intérieur 
qu’une œuvre produit en lui et de pouvoir ensuite  l’exprimer (ce que « ça lui dit », ce que « ça lui fait »). Car faire 
une expérience, c’est finalement s’ouvrir, se laisser ouvrir par l’inconnu. Toute rencontre de l’Autre produit une 
altération. 
Ces temps de lecture peuvent favoriser chez les élèves une expérience positive du silence. 
Il est évidemment nécessaire pour les enseignants de distinguer cette lecture-expérience, nécessairement 
subjective, de la lecture objective, analytique et méthodique, qui est un travail sur le texte. 
 
L’éveil à l’altérité 
 
Le cours de religion doit aussi prendre en compte ce troisième axe fondamental de toute initiation spirituelle. 
Le phénomène religieux est révélateur de la question de l’homme, à savoir que l’homme est à lui-même une 
question. Ce questionnement fondamental, qui surgit au sein même de l’humanisation, ouvre sur l’ailleurs, cet au-
delà de lui-même que l’homme pressent comme partie intégrante de son être, mais qu’il ne peut ni saisir ni 
enfermer. Ailleurs qui implique le dépassement mais aussi le différent, l’Autre qui échappe à l’emprise. 
La religion est la production humaine qui atteste cette ouverture sur l’ailleurs. En délimitant l’espace sacré, l’être 
humain tente de manifester visiblement l’ailleurs invisible. En entrant dans le temple, il va vers cet ailleurs auquel 
il aspire et vers lequel il tend, mais il reconnaît aussi et en même temps qu’il vient de cet ailleurs. Cet ailleurs, cet 
Autre transcendant, qu’il faudra bien désigner et tenter de nommer, le précède. L’homme n’est pas sa propre 
origine, tel est le message essentiel de la religion. Elle dit tout à la fois la grandeur et la finitude de l’homme. 

                                                 
11 G. Steiner Errata Folio, Gallimard p. 37 

Bernard DESCOULEURS : Cours de religion et initiation spirituelle, in : A Join-Lambert, dir : Enseignement de la religion et expérience spirituelle. 2007 
 



L’altérité est certainement le point nodal où  la spiritualité peut bénéficier de l’apport essentiel de la  religion. Une 
spiritualité centrée exclusivement sur le perfectionnement individuel ou la subjectivité d’un cloître intérieur, sans 
ouverture sur l’ailleurs transcendant, risque l’appauvrissement dans un repli sur soi narcissique et finalement 
mortifère 
Les religions dans leur diversité favorisent cette ouverture,  car elles désignent l’ailleurs et donnent visage à 
l’altérité. Elles créent un espace-temps sacré afin que l’Inaccessible ait une place dans l’espace social et dans le 
temps des hommes. Les temples et les liturgies font signe  et délimitent l’espace d’ouverture et de respiration, de 
retrait et de silence, d’attention nécessaire pour se tenir tourné vers l’Autre. 
La prière, qui est l’oeuvre centrale de la religion, met en acte cette ouverture. Les grandes traditions religieuses ont 
en effet dépassé l’incantation magique pour conduire à cette attitude essentielle qui est l’ouverture du cœur de 
l’homme à l’Autre que lui, à ce qui en lui « passe infiniment l’homme ». La longue expérience spirituelle des 
hommes religieux atteste que la prière est fondamentalement sortie de soi, détachement de soi, pour faire place à 
l’Esprit. 
 
En conclusion 
Le cours de religion, par son enracinement culturel et son ouverture aux diverses expressions religieuses de 
l’humanité peut permettre aux élèves de découvrir que la religion n’est pas l’obscurantisme. Il peut en effet 
manifester que la démarche religieuse est d’abord une quête spirituelle. 
Il peut être une chance pour les élèves en leur faisant découvrir et expérimenter leur propre dimension spirituelle, 
c’est à dire la richesse de leur intériorité. 
 
 

Bernard DESCOULEURS : Cours de religion et initiation spirituelle, in : A Join-Lambert, dir : Enseignement de la religion et expérience spirituelle. 2007 
 


